
| 381Eastern Theological Journal  11/2 (2025), 381-386.
DOI: https://doi.org/10.59241/etj.11.2.381-386

Recensione di: Alberto Lardiello, Essere per la speranza. La 
passione e virtù della speranza in Tommaso d’Aquino, Pazzini, 
Rimini 2025, 136 pp.

Nel suo studio di recente pubblicazione Essere per la speranza. La 
passione e virtù della speranza in Tommaso d’Aquino, Alberto Lardiello 
colloca la riflessione sulla speranza al cuore del dramma culturale 
contemporaneo, osservando come la sfida odierna non sia più soltanto 
interna alla dottrina cristiana, ma riguardi un orizzonte più ampio che 
nega o rende inconoscibile l’esistenza stessa di una realtà superiore alle 
cose di questo mondo (p. 13). Confinata nello spazio privato e ridotta a 
forme di spiritualità individualistiche o a moralismi sterili, la religione 
ha così relegato la speranza a un sentimento soggettivo privo di valore 
etico e comunitario (p. 14). 

Per affrontare questa situazione, Lardiello adotta metodologica
mente il realismo tomista «con la struttura portante di una solida etica 
delle virtù» (p. 17) per mostrare come la speranza possa recuperare 
un ruolo concreto nella vita personale e sociale dell’uomo. Secondo 
l’Autore, la riabilitazione della speranza passa attraverso l’alleanza tra 
fede e ragione, già tracciata da Henri de Lubac e ribadita da Giovanni 
Paolo II, per il quale la speranza non è un vago sentimento, ma «una 
categoria nata dalla nostra esperienza della storia e nutrita dalle nostre 
comuni aspirazioni per l’avvenire» (p. 16). In questo contesto, Tommaso 
d’Aquino emerge come il maestro capace di mostrare la fecondità di un 
dialogo autentico tra fede e ragione (pp. 14-16).

Il Primo Capitolo espone i fondamenti dell’etica tomista, assumendo 
la Summa Theologiae come architettura esemplare. L’opera del Dottore 
Angelico si articola in tre parti: la Prima Pars, dedicata a Dio in sé; la 
Secunda Pars, che tratta dell’uomo e delle sue azioni; e la Tertia Pars, che 
considera Cristo, via privilegiata all’unione con Dio (p. 22). Lardiello 
insiste in particolare sulla Secunda, dove prende forma la teologia 
morale. Al centro sta la domanda sul fine ultimo dell’agire umano, 

https://doi.org/10.59241/etj.11.2.381-386


382 | Eastern Theological Journal

Book Reviews

poiché – afferma Tommaso – causalitas finis est prima omnium (p. 32): 
ogni atto umano è determinato da un fine e nessuna azione è priva di 
ordinamento teleologico. In questa prospettiva, l’uomo è concepito 
come per se agens, capace di autodeterminarsi grazie al dominium sui 
actus. La sua dignità consiste nell’essere immagine di Dio e nell’orientare 
liberamente le proprie azioni verso il bene. Se ogni atto riceve una 
determinazione dal proprio fine particolare, è solo il fine ultimo, quindi 
il Bene, a dare senso compiuto all’intera esistenza. 

Lardiello segue con attenzione la distinzione operata da Tommaso 
fra fini prossimi e bene supremo, mostrando come i primi trovino il 
loro significato solo se ordinati a quest’ultimo. Tale bene supremo non 
può essere che Dio stesso, unico ente capace di raccogliere in sé l’unità 
e la perfezione di ogni bene: «Un ente, un bene di tale universalità 
ovvero capace di raccogliere in sé l’unità di ogni bene è Dio solo, bene 
increato, sussistente e generale, illimitatamente possessore di ogni 
bontà in sé» (p. 31). Di qui la distinzione tra felicità terrena ( felicitas) 
e beatitudine eterna (beatitudo): mentre questa è stabile, definitiva e 
trascendente, consistendo nella visione beatifica di Dio, quella rimane 
imperfetta e transitoria, sebbene rappresenti un compimento parziale 
accessibile all’uomo nella sua condizione storica. Lardiello osserva 
che la filosofia, con le sole forze della ragione, può riconoscere che 
l’uomo tende a un fine ultimo, ma solo la Rivelazione è in grado di 
mostrare che questo fine coincide con la comunione con Dio. Così, 
«nella perfettibilità dell’essere umano la felicità naturale può assumere 
il nome di beatitudine imperfetta, cosicché la beatitudine perfetta 
e futura va sempre insieme ad una naturale ed imperfetta, gustata 
dall’uomo nella condizione di viatore» (p. 32).

La riflessione si chiude richiamando il ruolo delle virtù, presentate 
come abiti stabili che perfezionano le potenze dell’anima in ordine al 
fine ultimo: se le virtù cardinali orientano l’agire naturale, le teologali 
elevano l’uomo a Dio. È a questo punto che si apre lo spazio specifico 
della speranza: come virtù teologale, essa dispone l’uomo a confidare 



| 383Eastern Theological Journal

Book Reviews

nel conseguimento della beatitudine eterna, un bene che oltrepassa le 
sue sole capacità naturali e che può essere ottenuto soltanto tramite la 
grazia divina.

Il Secondo Capitolo si concentra sulla posizione della speranza 
all’interno dell’antropologia e dell’etica tomista, indagandone 
dapprima la natura di passione per poi mostrarne la trasfigurazione in 
virtù teologale. Lardiello apre la trattazione richiamando la domanda, 
posta da Tommaso, se la speranza sia da intendersi come passione 
oppure come abito stabile dell’agire, ossia come virtù (p. 49). La 
risposta, suggerita dallo stesso Tommaso, è che essa integra entrambe le 
dimensioni, articolandosi in un movimento che unisce natura e grazia.

Per chiarire questo statuto, l’Autore colloca la speranza al cuore 
dell’agire umano, che l’Aquinate ordina a partire da due principi: quelli 
estrinseci, rappresentati dalla legge e dalla grazia, e quelli intrinseci, 
costituiti da passioni e virtù. La legge è definita «un comando della 
ragione ordinato al bene comune, promulgato da chi è incaricato di 
una collettività» (Summa Theologiae, I-II, q. 90, a. 4; p. 52). Essa ha la 
sua radice ultima nella legge eterna e si comunica all’uomo attraverso la 
legge naturale, che gli permette di discernere il bene. Tuttavia, Tommaso 
mette in guardia contro due estremi opposti: un legalismo moralistico 
che riduce la legge a vincolo esteriore e un immoralismo che nega la 
forza normativa della legge stessa. Entrambi risultano insufficienti, 
perché la ragione da sola non è sufficiente: «Senza la grazia, infatti, 
l’uomo non può volere e compiere il bene meritando la vita eterna» 
(p. 57). La grazia non distrugge la libertà, ma la fonda e la sostiene, 
rendendo possibile il conseguimento del suo fine ultimo all’uomo. In 
questo orizzonte si colloca anche la speranza, la quale mostra come la 
libertà umana sia continuamente sorretta dall’intervento divino.

Tommaso non demonizza le passioni, ma le considera parte essenziale 
della vita morale: «Le passioni – scrive Lardiello – […] se dirette dal 
comando della ragione, possono diventare esse stesse delle virtù» 
(p. 60). Esse appartengono all’appetito sensitivo, che si distingue in 



384 | Eastern Theological Journal

Book Reviews

concupiscibile e irascibile. È in quest’ultimo che la speranza risiede, in 
quanto passione rivolta a un bene arduo da raggiungere, ma comunque 
raggiungibile; «il primo moto verso un bene arduo da conseguire», 
come riportato da Lardiello (p. 67). Questa struttura passionale 
implica sempre un desiderio iniziale, che concerne un bene futuro, 
ma lo trascende nella misura in cui si unisce alla convinzione razionale 
della possibilità di conseguirlo. Per questo motivo, la speranza è più 
del desiderio: essa è un’aspettativa (p. 69), sintesi di slancio affettivo e 
discernimento razionale (pp. 68-70).

Secondo l’Autore, dunque, la speranza non è semplice moto 
affettivo in Tommaso, ma passione radicata nella razionalità e aperta 
alla grazia. Essa si colloca al crocevia tra la dimensione naturale e 
quella soprannaturale, mostrando come la teologia sappia assumere i 
dinamismi antropologici senza negarli. È proprio in questo passaggio, 
dall’orizzonte delle passioni a quello delle virtù, che si colloca la 
speranza come virtù teologale (p. 74).

Il Terzo Capitolo rappresenta il culmine della riflessione di 
Lardiello, in quanto si concentra sulla speranza come virtù teologale, 
distinta ma inseparabile dalla fede e dalla carità. Come virtù, essa ha un 
oggetto preciso – Dio stesso, in quanto Summum Bonum – e dispone 
la volontà dell’uomo a confidare nell’aiuto divino per raggiungere ciò 
che con le sole forze naturali resterebbe inaccessibile.

Lardiello apre il capitolo ricordando che la speranza, per Tommaso, 
si comprende pienamente solo all’interno di una triade: accanto ad essa 
vi sono il timore e i due vizi che ne minacciano l’equilibrio. Il timore 
non va inteso come semplice paura, bensì come la consapevolezza della 
finitezza creaturale davanti a Dio (p. 94). L’Aquinate ne distingue diverse 
forme – servile, iniziale, filiale e mondano (p. 89) –, mostrando come 
solo quello filiale, radicato nella carità, si configuri come «principio 
della virtù dell’umiltà» (p. 93). Lungi dall’essere un sentimento 
paralizzante, custodendo e alimentando l’umiltà dell’uomo, esso apre 
all’accoglienza della grazia. In tal senso, il cammino umano si rivela 



| 385Eastern Theological Journal

Book Reviews

incorniciato da due poli, la coscienza del limite e la tensione verso il 
compimento, che insieme garantiscono l’autenticità dell’homo viator.

L’Autore sottolinea, inoltre, come la speranza autentica non sia 
mai presunzione. Quest’ultima, insieme alla disperazione, costituisce 
infatti un vizio che la minaccia. Tommaso ne precisa la logica: se la 
disperazione non è soltanto peccato, ma principium peccatorum, perché 
chiude l’uomo alla possibilità del perdono e lo conduce all’abbandono 
e alla dissolutezza (Ef 4,19; pp. 97-99), la presunzione si presenta invece 
in due forme, come eccessiva fiducia nelle proprie forze oppure come 
illusoria fiducia nell’illimitata misericordia divina (p. 100). In entrambi 
i casi, l’uomo si sottrae alla vita di fede. Al contrario, la speranza si 
colloca tra questi estremi come equilibrio dinamico di fiducia e umiltà, 
che riconosce la necessità della grazia senza annullare la libertà.

Il Capitolo, infine, affronta la circolarità delle virtù teologali. 
Seguendo Agostino, convinto che «l’amore non sussiste senza la 
speranza, né la speranza senza l’amore, né amore e speranza sussistono 
senza fede» (p. 102), Tommaso spiega che la fede apre all’uomo 
l’orizzonte della beatitudine, la speranza lo sostiene nella tensione 
verso il bene arduo e la carità lo perfeziona, rendendo universale 
l’attesa e trasformandola in dono (p. 104). Riprendendo Hans Urs von 
Balthasar, Lardiello osserva che «la novità nel passo di Tommaso […] 
sta in ciò, che egli deriva l’universalità della speranza dall’universalità 
dell’amore» (p. 104). La speranza, dunque, non è mai chiusa in 
una prospettiva individualistica: radicata nella carità, si apre a una 
dimensione comunitaria divenendo fondamento di comunione.

In conclusione, l’opera di Lardiello si presenta come un contributo 
significativo tanto per l’interpretazione del pensiero tomasiano 
quanto per il dibattito teologico-filosofico contemporaneo. Attraverso 
un’analisi puntuale, l’Autore mostra come la speranza debba essere 
compresa nella sua duplice dimensione di passione naturale e virtù 
teologale, radicata nell’esperienza storica dell’homo viator e, al tempo 
stesso, orientata al compimento escatologico. La forza del testo risiede 



386 | Eastern Theological Journal

Book Reviews

nella sua capacità di articolare un discorso rigoroso capace di aprire 
nuove prospettive. Lardiello restituisce con fedeltà la struttura dell’etica 
tomista, mostrando la funzione dei principi estrinseci ed intrinseci 
dell’agire e il ruolo della speranza nell’orizzonte delle virtù, e proietta 
tale riflessione nel presente, indicando nella speranza la categoria da 
opporre al nichilismo e tramite la quale rifondare il senso del vivere 
comunitario. In quanto virtù teologale, essa si configura così non solo 
come atteggiamento personale, ma come principio politico, necessario 
per plasmare la convivenza ecclesiale e civile.

Quanto emerge dal lavoro dell’Autore è che l’essere umano non si 
comprende se non nella sua apertura costitutiva al futuro, in quella 
tensione che Lardiello descrive come essere per la speranza. In questa 
formula si raccoglie l’intero impianto del volume: fragile e finito, l’uomo 
trova la sua verità non nel compimento immediato, ma nel cammino 
verso un bene che lo supera e lo fonda. Così intesa, la speranza diviene 
al tempo stesso cifra antropologica, virtù teologica e principio critico, 
in grado di ridare vigore al pensiero e all’azione in un tempo segnato 
dalla crisi del senso.

Daniele Calzetta


