
– 87 –

doi: 10.52992/sap.2024.17.2.87� Sapientiana 17 (2024/2) 87–100

’Aphrahaṭ, a Perzsa Bölcs a monasztikus mozgalom 
kezdeteiről
Recepciótörténeti esszé az első szír egyházatyáról

Vassányi Miklós

Abstract
This short historical investigation wants to contribute to the research into the 
origins of Oriental monasticism by looking into the practical theology of the 
prayer and of continence, in the corpus of epistles written by ’Aphrahaṭ, the 
“Persian Sage” (4th century, Sasanian Empire). In particular, Demonstrations 
4 and 6 are examined in detail with a view to their Western reception history, 
from their editio princeps by William Wright (1869) up to the present day. 
The bibliographical essay is accompanied by a Hungarian translation of ex-
cerpts from Demonstration 6, “On the Sons of the Covenant”.

Keywords: ’Aphrahaṭ, Syrian Christianity, early monasticism, prayer, asceticism.
Kulcsszavak: ’Aphrahaṭ, szír kereszténység, korai szerzetesség, imádság, aszkézis.

A jelen rövid történeti vizsgálat a keleti szerzetesség eredetének kutatásához 
szeretne hozzájárulni azzal, hogy a szír gmire’ („tökéletesek”, perfecti) és iḥidoye’ 
(monachosok, solitarii) aszketikus gyakorlatának különösen két mozzanatát: az 
imádságot (ṣluto’) és az önmegtartóztatást (qadišuto’) jellemzi a talán legkoráb-
bi Perzsiában keletkezett szír keresztény intelemgyűjtemény recepciótörténeti 
szempontú bemutatása alapján.

A szír keresztény irodalom első, utánozhatatlan felvirágzása a 4. évszázadra 
esik. A Közép-Kelet, közelebbről Észak-Mezopotámia különböző szír nyelvű 
területein ekkor működött ’Aphrahaṭ, a „Perzsa Bölcs”, Szír Szent Efrém, a 
„Szentlélek Hárfája”,1 és ekkor keletkezett az anonim Fokozatok könyve (Ktobo’ 

Vassányi Miklós  filozófus, történész, a KRE BTK Szabadbölcsészet tanszékének docense; 
vassanyi.miklos@kre.hu

1	 Efrém hatalmas életművébe bevezetésül szolgálhat Sebastian P. Brock teljes körű 
áttekintése: The Luminous Eye. The Spiritual World Vision of Saint Ephrem, Gorgias Press, 

http://doi.org/10.52992/sap.2024.17.2.87
mailto:vassanyi.miklos@kre.hu


– 88 –

Vassányi Miklós

dmasqoto’)2 című monasztikus prédikációgyűjtemény is. ’Aphrahaṭ ‒ az első 
jelentős nem gnosztikus szír keresztény író ‒ a szászánida Perzsiában, feltehe-
tőleg a 4. század második negyedében élt, így niṣibisi Szír Szent Jakab (floruit, 
cca. 320) fiatalabb, Szent Efrém (cca. 306–373) idősebb kortársa lehetett. Je-
len esszében a műveiből készült, eddig megjelent magyar fordításokhoz, külö-
nösen a Bugár M. István fordította 4. bizonyításhoz (lásd lentebb) és az alant 
három rövid részletben lefordított 6. bizonyításhoz szeretnénk vázlatos kultúr-
történeti-recepciótörténeti hátteret rajzolni, közelebbről a kora újkortól a 19. 
század végéig terjedő időszakra való tekintettel.

’Aphrahaṭ 23 személyes hangvételű szír szöveget írt Bizonyítások (Taḥwite’) 
címmel. Az első 22 szöveg a kezdőszavak kezdőbetűje alapján a szír ábécének 
megfelelő alfabetikus sorrendbe rendezve áll a kéziratokban;3 a 23., később 
keletkezett mű külön áll. A 23 „bizonyítás, demonstráció” tematikája sorjában: 
1. A hitről; 2. A szeretetről; 3. A böjtről; 4. Az imádságról; 5. A háborúkról; 6. 
A szerzetesekről; 7. A bűnbánókról; 8. A halottak feltámadásáról; 9. Az aláza-
tosságról; 10. A pásztorokról; 11. A körülmetélkedésről; 12. A húsvétról; 13. 
A szombatról; 14. Buzdítás; 15. Az ételek különbségeiről; 16. A pogányokról, 
akik a nép helyett elhívattak; 17. A Felkentről, Isten Fiáról; 18. A zsidókkal 

Kalamazoo, MI, 1992; online kölcsönözhető itt: www.archive.org [2024. 11. 04.]; 
ugyancsak Brock tollából a következő kötet bevezetése: St Ephrem the Syrian. Hymns on 
Paradise, St. Vladimir’s Seminary Press, Crestwood, NY, 1990, 7–75; továbbá Edward G. 
Mathews – Joseph P. Amar (eds.): St. Ephrem the Syrian. Selected Prose Works, The Catholic 
University of America Press, Washington, DC, 1994, 12–56; illetve Anton Baumstark 
(1872–1948) máig alapvető klasszikusának Efrémre vonatkozó fejezetei: Geschichte der 
syrischen Literatur: mit Ausschluss der christlich-palästinensischen Texte, A. Marcus und E. 
Webers Verlag, Bonn, 1922, §§ 6–8 = 31–52.

2	 E 4. századi, szándékosan anonim gyűjtemény 30 (vagy más számozás szerint 31) homíliából 
áll, és az északkelet-mezopotámiai Kis Zabo’ folyó vidékén élő elkötelezett szír szerzetesek 
(iḥidoye’) közösségének gyakorlati teológiáját fejti ki. A Fokozatok könyve kritikai kiadását 
honfitársunk, Kmoskó Mihály (1876–1931) sémi filológus, katolikus pap rendezte sajtó 
alá a Patrologia Syriaca ‒ Malponuto’ d’abohoto’ suryoye’ (Ediderunt Firmin-Didot et socii, 
Parisiis, 1926) harmadik köteteként Ktobo’ dmasqoto’ – Liber graduum címmel. A teljes 
korpusz angol nyelvű fordítását lásd Robert A. Kitchen – Martien F. G. Parmentier 
(eds.): The Book of Steps. The Syriac Liber Graduum, Cistercian Publications, Kalamazoo, 
MI, 2004. Az újabb szakirodalomból lásd Kristian S. Heal ‒ Robert A. Kitchen (eds.): 
Breaking the Mind. New Studies in the Syriac Book of Steps, Catholic University of America 
Press, Washington, DC, 2014. [https://doi.org/10.1093/jts/flab129]

3	 Georg Bert a 25., 34., 37. stb. zsoltárokra utal e praxis forrásaként az Aphrahat’s des 
persischen weisen Homilien című könyvében: „Aphrahat’s des persischen Weisen Homilien. 
Aus dem Syrischen übersetzt und erläutert.” Hinrich, Leipzig, 1888, xxiii, 2. lj.

http://www.archive.org
https://doi.org/10.1093/jts/flab129


– 89 –

’Aphrahaṭ, a Perzsa Bölcs a monasztikus mozgalom kezdeteiről

szemben a szüzességről és a megszentelődésről; 19. Ama zsidókkal szemben, 
akik azt mondják: újra összegyűjtetnek; 20. A szűkölködők támogatásáról; 21. 
Az üldöztetésről; 22. A halálról és a végítéletről; 23. A szőlőfürtről.

A „bizonyítás, demonstrácó” jelentésű taḥwito’ (Thesaurus Syriacus: „de-
monstratio, argumentum”; fem.) főnév gyöke azonos a ḥwo’ igéével, mely 
Peal igetörzsben nem használatos, Pael  ban (ḥawi) jelentése „hírül ad, jelez, 
kinyilvánít, megmutat, bizonyít”. ’Aphrahaṭ értekezései annyiban valóban bi-
zonyítások, hogy általában egy tézis felállításával kezdődnek, majd a szerző 
ezt a tézist biblikus példák sokaságának felsorolásával és elemzésével igazolja. 
Ne várjunk azonban arisztotelészi típusú szillogizmust ‒ ’Aphrahaṭ bizonyítási 
módszere a (minél teljesebb) indukció, egyfajta megmutatás, rávezetés. A fő 
tézis részét képező altézisek, illetve azok bizonyításai lehetnek egyes szakaszok 
önálló témái. A szövegekben így visszatérő fordulat, hogy ’Aphrahaṭ nyugtázza, 
hogy bizonyította a tézisét ‒ ami gyakran azt is jelenti, hogy egy ó- vagy újszö-
vetségi igehelyet kimerítően értelmezett. A meggyőző, bizonyító jelleg abban 
is megnyilvánul, hogy a szerző rendszeresen alkalmazza az ’ano’ ’apisok d…, 
„bebizonyítom neked, meggyőzlek arról, hogy…” kifejezést. A bizonyítások 
hangvétele személyhez szóló, episztolárisnak nevezhető, távolról párhuzamba 
állítható Kölcsey Ferenc Parainesisének hangvételével is. A személyességet jelzi 
a gyakran visszatérő ḥabibi, „kedvesem” szófordulat, mely a bizonyítások isme-
retlen címzettjéhez szól. A 4. bizonyítás episztoláris jellegét igazolja továbbá, 
hogy a 19. szakasz végén ’Aphrahaṭ maga is kifejezi, hogy tanítását írásos for-
mában, levélként juttatta el kedves tanítványához („légy szorgalmas minden-
ben, amit írtam neked”).

A 4. bizonyítás kiindulási tézise, hogy „a szív tisztasága kiválóbb imádság 
minden, fennhangon elmondott imánál”. Sebastian Brock szerint4 ez az első 
olyan keresztény értekezés az imáról, amely nem elsősorban a Miatyánkról 

4	 „Aphrahat’s Demonstration IV has the distinction of being the earliest extant Christian 
treatise on prayer which is not primarily concerned with the Lord’s Prayer, as is the case 
with the well-known works on prayer by Tertullian, Origen, and Cyprian” (Sebastian 
Brock: The Syriac Fathers on Prayer and the Spiritual Life, Cistercian Publications, 
Kalamazoo, MI, 1987, 2.) Brock e tézisét finomítva rá lehet mutatni, hogy legalábbis 
Órigenész értekezésének jelentős része ‒ az 1–16. és a 31–34. fejezetei ‒ az ún. „ontológiai 
ima” általános, filozófiai igényű elméletét adják különösen lélekfilozófiai téren.



– 90 –

Vassányi Miklós

szól, mint Tertullianus (cca. 155 – cca. 220),5 Órigenész (cca. 185 – cca. 253)6 
vagy Szent Cyprianus (200–258)7 idevágó művei. Témája ugyancsak Brock 
szavaival a „prayer as an interiorized sacrifice,” azaz az ima mint lelki áldozat.

Az alant kis részben lefordított, szintén parainetikus 6. bizonyítás témái a 
monasztikus életszabályok, különösen a szexuális önmegtartóztatás (qadišuto’) 
úgy férfi, mint női iḥidoye’, monachosok esetében. A 6. bizonyítás és az egész 
korpusz szemlélete és tanítása alapján gyakorlatilag bizonyos, hogy ’Aphrahaṭ 
maga is iḥidoyo’ és qadišo’ volt. ‒ A következőkben ’Aphrahaṭ életművét annak 
kiadástörténetén keresztül szeretnénk megvilágítani, így nyújtva bepillantást az 
értelmezés filológiai nehézségeibe és a modern sémi filológia – néha kalandos 
– kultúrtörténetébe is.

Az ’aphrahaṭi corpust korán lefordították örményre, és Szír Szent Jakab niṣi-
bisi püspök (†338) neve alatt hagyományozták, így első nyomtatott, Nicolaus 
Antonelli általi óörmény–latin kétnyelvű kiadása szintén Jakabnak tulajdonít-
ja a bizonyításokat: Sancti Patris nostri Jacobi episcopi Nisibeni sermones cum 
praefatione, notis, & dissertatione de ascetis quae omnia nunc primum in lucem 
prodeunt (Typis Sacrae Congregationis de Propaganda Fide, Romae, 1756). 
A kötet 18-at tartalmaz az összesen 23 bizonyításból; majd’ 400 hasábos tör-
téneti értekezést iktat be a 6. bizonyítás elé Nicolaus Antonelli tollából De 
ascetis címen; tudós filológiai bevezetője (i–xviii) nem tárgyalja az ’aphrahaṭi 
szerzőség lehetőségét; és vagy elveszettnek ítéli a szír eredetit, vagy ‒ inkább 
‒ eleve örmény nyelven keletkezettnek tekinti a gyűjteményt.8 A 4. bizonyítás 

5	 De oratione liber: PL 1, 1251‒1304, in Ernest Evans (ed. & transl.): Tertullian’s Tract 
on the Prayer, Wipf and Stock, Eugene, OR, 2016 (kritikai kiadás; előfizetéssel online 
olvasható itt: www.perlego.com [2024. 11. 04.]). A mű latin szövege online olvasható itt 
is: https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.oratione.shtml [2024. 11. 04.]

6	 Περὶ προσευχῆς: PG 11, 416–561, in Paul Koetschau (ed.): Origenes Werke, Bd. 2: Buch 
V‒VIII gegen Celsus ‒ Die Schrift vom Gebet, J.C. Hinrich, Leipzig, 1899. Magyarul Az 
imádságról, in Vanyó László (szerk.): Órigenész az imádságról és a vértanúságról, Szent István 
Társulat, Budapest, 1997, 41–163.

7	 De oratione Dominica: PL 4, 519–544. A mű latin-francia kétnyelvű kiadása: Michel 
Réveillaud (ed.): Saint Cyprien: L’Oraison dominicale. Texte, traduction, introduction et 
notes, PUF, Paris, 1964; kritikai kiadása: Manlio Simonetti – Claudio Moreschini 
(eds.): Cyprianus: Opera, vol. 2. Brepols, Turnhout, 1976, 90–113 (CCSL 3A).

8	 „…ego potius conjecturam facio, ut alibi etiam dixi, hos sermones, qui nunc primum in 
publicum exeunt, non Syriaca sed Armena lingua, qua utebatur Sanctus Gregorius Arme
norum Episcopus, a quo S. Jacobus rogatus scripsit, compositos fuisse; vel certe si primum 
a S. Jacobo Syrorum lingua scripti fuerunt, exemplar Syriacum in Armeniam missum, & 
in idioma, quo Regio illa utebatur, versum ac divulgatum, verosimiliter, ut accidere solet, 

http://www.perlego.com
https://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.oratione.shtml


– 91 –

’Aphrahaṭ, a Perzsa Bölcs a monasztikus mozgalom kezdeteiről

latin fordítása alapján ítélve az örmény fordítás messzemenően igazodik a szír 
eredeti szövegéhez.

A 18. és különösen a korai 19. században, az 1830–40-es években a Nílus-
delta-vidéki Nitria-sivatag kolostoraiból, elsősorban Istenszülő Szűz Mária, 
kisebb részben Szent Makarios kolostorából több európai utazó is különböző 
nehézségek árán számos késő ókori kopt, szír, etióp, arab kéziratot vásárolt, 
melyek először részben a Biblioteca Apostolica Vaticanába, onnan végül a 
British Museum kézirattárába kerültek.9 A könyvtártörténetben Nitrian Col-
lection név alatt hivatkozott gyűjtemény tartalmazta ’Aphrahaṭ episztoláinak 
három kéziratát is, melyek így először váltak elérhetővé szír nyelven, datált kéz-
iratokban.10

E szír szöveg editio princepsét a British Museum szír kéziratait katalogizáló 
William Wright (1830–1898), a kiváló cambridge-i arabista, sémi filológus 
rendezte sajtó alá bő egy évszázaddal Antonelli kiadása után: The Homilies of 
Aphraates the Persian Sage, edited from Syriac Manuscripts of the fifth and sixth 
Centuries, in the British Museum, with an English Translation, vol. 1: The Syriac 
Text, WIlliams and Norgate, London, 1869; tomus unicus, az első kötet beve-
zetésében beígért 2., a szöveg angol fordítását tartalmazandó kötet nem jelent 
meg). A könyv bevezetése tárgyalja és kronológiai alapon elveti Szír Szent Jakab 

deperditum esse.” Nicolaus Antonellus (ed.): Sancti Patris nostri Jacobi episcopi Nisibeni 
sermones, Typis Sacrae Congregationis de Propaganda Fide, Romae, 1756, ix.

9	 A szír kéziratok megvásárlásának nem ritkán igen kalandos és fordulatos történetét részle
tesen meséli el William Wright a Catalogue of Syriac Manuscripts in the British Museum, 
acquired since the year 1838. The British Museum, London, 1870–1872, 3. kötetének 
előszavában, v–xvi.

10	 Az ’Aphrahaṭ műveiről fennmaradt három kézirat részletes leírását lásd Wright monumentális 
katalógusának 528., 529., 530. és 850/5a számai alatt (William Wright: Catalogue of 
Syriac Manuscripts in the British Museum, 2. kötet, i. m.). A katalógus 2. kötetében Wright 
így foglalja össze azt, amit ’Aphrahaṭról tudott vagy kikövetkeztetett: „Aphraates […], ‘the 
Persian Sage,’ a contemporary of Jacob of Nisibis and Ephraim, and bishop of the convent 
Mār Matthew near Mosul […]. He flourished about AD 337–345. At some period of his 
life, perhaps when he was made bishop, he took the name of Jacob, and hence his writings 
have been ascribed from a very early period to his more widely known namesake Jacob of 
Nisibis. His work consists of 22 homilies, in the form of Epistles, each commencing with a 
letter of the alphabet in the usual sequence, and a separate treatise entitled […] ‘The Cluster 
of Grapes.’ They were soon translated into Armenian.” William Wright: Catalogue of Syriac 
Manuscripts in the British Museum, 2., i. m., 401. ‒ Sebastian Brock azonban elveti és „késői 
anakronisztikus hagyomány”-nak nevezi’Aphrahaṭ mosuli illetőségét. Sebastian Brock: 
The Syriac Fathers on Prayer and the Spiritual Life, i. m., 2.



– 92 –

Vassányi Miklós

szerzőségének lehetőségét, amennyiben ’Aphrahaṭ episztoláit a 337–345 közöt-
ti időszakra datálja – szerzőnk saját nyilatkozata, a 22. bizonyítás 25. fejezete 
alapján. Ismerteti a kiadás alapjául szolgáló három kéziratot, melyek közül a 
legrégebbi 474-re datált. Wright szerint továbbá ’Aphrahaṭ gyakran emléke-
zetből és ezért tévesen idézi a Pšīṭto’-t, az ún. „egyszerű” szír bibliafordítást 
(mai ismereteink szerint ennek újszövetségi szövege csak a korai 5. században 
véglegesült és terjedt el).11

A corpus első, közvetlenül a szír eredetiből készült, de nem teljes fordítása 
modern idegen nyelvre Gustav Bickell (1838–1906) neves német sémi filoló-
gus munkája: Ausgewählte Schriften der syrischen Kirchenväter Aphraates, Rabu-
las, und Isaak v. Ninive, zum ersten Male aus dem Syrischen übersetzt (Verlag der 
Jos. Kösel’schen Buchhandlung, Kempten, 1874; az 1–4., 7–8., 12., 18. és 22. 
homíliák fordítása). Bickell árnyalt értékelése szerint ’Aphrahaṭ mélyrehatóan 
ismeri a Szentírást, bár utalásai, idézetei néha inkább egyszerű, kidolgozatlan 
felsorolások; tanítása józan és racionális, nélkülözi Szent Ephraim költői ihle-
tét. Dogmatikai szempontból ‒ folytatja Bickell ‒ ’Aphrahaṭ ortodox, eltekint-
ve attól a tanításától, mely szerint a lélek a test halála után a tetemben maradva 
öntudatlanul várja a feltámadást (8. bizonyítás, 19–22. fejezet; lásd még 22. 
bizonyítás, 6. fejezet).12 A szír atya nem tud a tőle nyugatabbra hevesen zajló 

11	 Keletkezéséről lásd Anton Baumstark: Geschichte der syrischen Literatur, i. m., § 4A, 18–19; 
újabban Sebastian P. Brock: The Bible in the Syriac Tradition, Gorgias Press, Kalamazoo, 
MI, 2006 (korábbi verziója shareware-ként megtalálható [online] a www.archive.org-on 
[2024. 11. 28.]).

12	 ’Aphrahaṭ, Ephraim, Babai és Tatianos álláspontját alaposan mutatja be és elemzi 
F. Gavin korai cikke: The Sleep of the Soul in the Early Syriac Church, Journal of the 
American Oriental Society 40 (1920) 103–120. A kérdés nagyívű történeti diszkusszióját 
lásd Nicholas Constas: ‘To Sleep, Perchance to Dream.’ The Middle State of Souls in 
Patristic and Byzantine Literature, Dumbarton Oaks Papers 55 (2001) 91–124 [online] 
https://archive.org/details/DOP55_06_Constas/mode/2up [2024. 11. 28.] Constas így ír 
’Aphrahaṭ felfogásáról: „…the Syriac tradition of the soul’s dormition espoused by writers 
like Aphrahat (d. ca. 345), Ephrem (d. 373), and Narsai (d. 502), according to whom the 
souls of the dead are largely inert, having lapsed into a state of their future reward” (110). 
Széle körű történeti áttekintést ad továbbá Bugár M. István: Is there a Life without a 
Body?, Eastern Theological Journal 6 (2020) 11–34; ’Aphrahaṭ és Ephraim álláspontjának 
diszkusszióját lásd itt (29–33): [online] https://szentatanaz.synergyfox.app/public/6/
tanulmanyok/etj_6_1/etj_6_1_bugar.pdf [2024. 11. 28.]

http://www.archive.org
https://archive.org/details/DOP55_06_Constas/mode/2up [2024
https://szentatanaz.synergyfox.app/public/6/tanulmanyok/etj_6_1/etj_6_1_bugar.pdf
https://szentatanaz.synergyfox.app/public/6/tanulmanyok/etj_6_1/etj_6_1_bugar.pdf


– 93 –

’Aphrahaṭ, a Perzsa Bölcs a monasztikus mozgalom kezdeteiről

ariánus vitáról, teológiai téren elsősorban a judaizáló kereszténység ellen érvel 
(erről lásd különösen a 18. és a 19. bizonyítást).13

A recepciótörténet következő fontos állomása Carl Joseph Francis Sasse 
(szül. 1855) disszertációja, a Prolegomena in Aphraatis Sapientis Persae sermones 
homileticos (Kreysing, Lipsiae, 1878). A negyvenoldalas kis kötet teljes körű 
történeti-filológiai áttekintést kíván nyújtani ’Aphrahaṭról, valamint szer-
zőnk stílusáról és dogmatikájáról, kitérve a hypnopsychia már említett tanára 
is. A többi tanulmánynál sokkal részletesebben mutatja be az örmény recep-
ciótörténetet – eszerint az örmény fordítás korát közvetlenül nem ismerjük 
ugyan, de kultúrtörténeti és nyelvészeti alapon az 5. századra tehetjük.14 Sasse 
dicséri az örmény fordító szír nyelvben való jártasságát és munkájának preci-
zitását, de felrója szisztematikus hibáit és a másolat rossz minőségét is; majd 
az örmény szöveg alapján mégis javaslatokat tesz a szír eredeti olvasatainak 
javítására. Antonelli kiadói munkájával elégedetlen, de még inkább annak la-
tin fordítói kvalitásaival: nem fordításnak, hanem parafrázisnak nevezi a latin 
szöveget – és az örmény szöveg új kiadását is követeli.15 Sasse továbbá külön 
foglalkozik ’Aphrahaṭ biblikus idézeteivel, megállapítva, hogy az ótestamen-
tumi passzusokat a szír atya a Pšiṭto’ verzióból veszi (ami Sasse szerint ennek 
régiségét bizonyítja); míg az evangéliumi idézetek egy, a Pšiṭto’-tól független 
szövegváltozatra mennek vissza.16

Sasse disszertációját időrendben követte Jacobus Forget – Leuvenben Wright 
és Bickell munkássága nyomán megvédett – nagyívű, rendszeres-módszeres 
történeti teológiai doktori értekezése, a De vita et scriptis Aphraatis, sapientis 
Persae, dissertatio historico-theologica, Vanlinthout Fratres, Lovanii, 1882; a 21. 
bizonyítás latin fordításával, 330–353).17 Forget értekezése kifejezetten epistu-

13	 Gustav Bickell: Ausgewählte Schriften der syrischen Kirchenväter Aphraates, Verlag der 
Jos. Kösel’schen Buchhandlung, Kempten, 1874, 14–15. A magyar szakirodalomból 
lásd Kövér András (ford.): Aphrahat: 18. demonstráció a zsidókkal szemben, amely 
a szüzességről és a szentségről szól, Katekhón 2 (2005/3) 367–391; és Kövér András: 
Aphrahat: 12. demonstráció – A peszahról, Vallástudományi Szemle (2009/1) 103–141, 
ezen belül különösen 119–139.

14	 Carl Joseph Francis Sasse: Prolegomena in Aphraatis Sapientis Persae sermones homileticos, 
Kreysing, Lipsiae, 1878, 23–26.

15	 Uo. 31–33.
16	 Uo. 34–40.
17	 Teljes címén De vita et scriptis Aphraatis, sapientis Persae, dissertatio historico-theologica, quam 

ad gradum Doctoris S. Theologiae in Universitate Catholica Lovaniensi consequendum 
conscripsit Jacobus Forget, presbyter diocesis Namurensis, S. Theol. licenciatus. Excudebant 
Vanlinthout Fratres, Lovanii, 1882.



– 94 –

Vassányi Miklós

lae-ként kategorizálja ’Aphrahaṭ szövegeit, és szerzőnk már említett lélektani 
tévedése mellett felhívja a figyelmet annak eszkatológiai álláspontjára is, mely 
szerint a világ a teremtéstől számított hatezer év után ér majd véget (lásd a 2. 
bizonyítás 14. fejezetét).18 Sasse megjegyzései19 nyomán dicséri ’Aphrahaṭ szír 
szókészletének és szintaxisának tisztaságát, stílusának egyszerűségét, de (szin-
tén Sassét követve) szemére veti bőbeszédűségét.20 Az episztolákat – a gyűjte-
ményt bevezető, részben csak örményül fennmaradt kérő levél alapján21 – egy 
ismeretlen monachoshoz írottnak tartja, akire ’Aphrahaṭ világosan utal is az 1. 
bizonyítás 1. fejezetében és számos más passzusban.22

A bizonyítások első teljes fordítását modern idegen nyelvre – németre – 
Georg Bert készítette: Aphrahat’s des persischen Weisen Homilien. Aus dem Sy-
rischen übersetzt und erläutert (Hinrich, Leipzig, 1888).23 A fordítás nagyívű 
bevezetése felhívja figyelmünket a 10. és a 22. bizonyítás záradékára, melyek a 
szerzőt „perzsa bölcs”-nek (ḥakimo’ porsoyo’) nevezik.24 Bert – ’Aphrahaṭ juda-
isztikai témájú episztolái alapján – feltételezi, hogy a Perzsa Bölcs zsidó tudó-
soktól tanult;25 és a 15. bizonyítás 1. és 25., felszentelő kézrátételt említő szaka-
szából a korai szakirodalommal egybehangzóan arra következtet, hogy bölcsünk 
püspök volt (de ugyanakkor remete is).26 Alaposan vizsgálódik ’Aphrahaṭ mű-
ködési helye felől, de kronológiai alapon elveti azt a többek által is képviselt hi-
potézist, hogy szerzőnk egy mosuli (ma Irak) kolostorban élt volna. ’Aphrahaṭ 
saját közlései alapján azonban megállapítja, hogy bizonyosan II. Šapūr perzsa 
šāhanšāh (nagykirály, sedit 309–379) alattvalója volt, aki Perzsia szír nyelvű 
részén, Kelet-Szíriában működött.27 Ezt nyelvtörténeti alapon is állíthatjuk 
– írja Bert, hivatkozással Theodor Nöldeke Mandäische Grammatikjára, Buch-

18	 Jacobus Forget: De vita et scriptis Aphraatis, sapientis Persae, dissertatio historico-theologica, 
Lovanii, 1882, 285–293.

19	 Carl Joseph Francis Sasse: Prolegomena in Aphraatis Sapientis Persae sermones homileticos, 
i. m., 16.

20	 Uo. 206–216.
21	 Patrologia Syriaca 1, coll. 1–4, Epistola interrogatoris.
22	 Jacobus Forget: De vita et scriptis Aphraatis, i. m., 68–69 és 217–220.
23	 Oskar von Gebhardt ‒ Adolf Harnack (eds.): Texte und Untersuchungen zur Geschichte 

der altchristlichen Literatur, Band III, Heft 3–4.
24	 Jean Parisot kritikai kiadásában (lásd lentebb) csak a kritikai apparátusban.
25	 Georg Bert: „Aphrahat’s des persischen Weisen Homilien,” i. m., xiii.
26	 Uo. xiv–xv.
27	 Uo. xvii–xix.



– 95 –

’Aphrahaṭ, a Perzsa Bölcs a monasztikus mozgalom kezdeteiről

handlung des Waisenhauses, Halle, 1875).28 Bert áttekinti ’Aphrahaṭ szegé-
nyes ókori és középkori szír hatástörténetét, kiemelve, hogy szerinte szerzőnk 
az örmény fordítás révén az örmény egyházra nagyobb hatással volt, mint a 
sajátjára. Nyugaton pedig ’Aphrahaṭ munkásságát egyedül az 5. század végén 
működő massiliai Gennadius ismerte, aki Szent Jeromos (cca. 347 – cca. 420) 
művének, a De viris illustribusnak a folytatásában (cca. 490–495, 1. fejezet) 
felsorolja ’Aphrahaṭ műveit – a niṣibisi Jakab püspöknek tulajdonítva azokat.29 
Az ezt követő legközelebbi hír ’Aphrahaṭról Nyugaton Nicolaus Antonelli fent 
említett örmény-latin kétnyelvű kiadása – bő ezer évvel később…

A recepciótörténet következő mérföldköve Jean Parisot OSB (1861–1923) 
francia szerzetes‒lelkipásztor, szírológus‒zenetörténész szír‒latin kétnyelvű 
kritikai kiadása a Patrologia Syriaca I/1. és I/2. köteteiben, Firmin-Didot et 
Socii, Paris, 1894–1907) Aphraatis Sapientis Persae Demonstrationes cím alatt 
(első 22 bizonyítás: I/1., 23. bizonyítás: I/2. kötet).30 Ez a mai textus receptus. 
A Patrologia Syriaca René Graffinnek (1858–1941), a párizsi Institut Catho-
lique szírtanárának kezdeményezésére indult azzal a céllal, hogy könnyen hoz-
záférhetővé tegye az egyház- és liturgiatörténet, a görög–szír fordításirodalom, 
valamint az újszövetségi filológia kutatói számára fontos ‒ még kéziratos vagy 
már kinyomtatott ‒ szír forrásokat. A kötet előszavában Graffin Wright31 és 
Bickell32 szír irodalomtörténeti áttekintéseire való utalással ismerteti a kritikai 
módszert, külön érintve a kéziratokban általában hiányzó vokalizáció kérdését. 
A kötet bevezetésében Graffin tanítványa, Parisot – a fent ismertetetteknek 
megfelelően ‒ közli, hogy ’Aphrahaṭ kéziratai a Nitria-sivatag Virgo Deipara 

28	 „Im Ganzen glaube ich behaupten zu können, dass man aramäische Syntax am besten aus 
den mandäischen Schriften und ferner aus solchen syrischen Werken lernen kann, welche 
vom Griechischen so wenig berührt sind wie die des Aphraates.” Theodor Nöldeke: 
Mandäische Grammatik, Verlag der Buchhandlung des Waisenhauses, Halle, 1875, xxv.

29	 Uo., xxv–xxix. ‒ Gennadius Massiliensis Liber de scriptoribus ecclesiasticis: PL 58 (1847), 
coll. 1059–1120, ezen belül „Jacobus Nisibenae civitatis episcopus:” coll. 1060‒1062. 
‒ Kritikai kiadás: E. C. Richardson (ed.): Texte und Untersuchungen zur Geschichte der 
altchristlichen Literatur XIV. Leipzig: J.C. Hinrich, 1896, 57–97: Gennadius: Liber de 
viris inlustribus, ezen belül „Jacobus episcopus:” 61–62. Gennadius kiegészítései angol 
fordításban olvashatóak itt: [online] https://www.newadvent.org/fathers/2719.htm [2024. 
11. 28.]

30	 Malponuto’ d’abohoto’ suryoye’ ‒ Patrologia Syriaca, accurante R. Graffin, Pars prima, tomus 
primus, Paris, 1894; tomus secundus, Paris, 1907.

31	 William Wright: „Syriac Literature”, in Encyclopedia Britannica, Edinburgh, 1887, vol. 
XXII, 824–856.

32	 Gustav Bickell: Conspectus rei Syrorum literariae, Typis Theissingianis, Monasterii, 1871.

https://www.newadvent.org/fathers/2719.htm


– 96 –

Vassányi Miklós

kolostorából kerültek 1838 és 1850 között a British Museumba. A gyűjte-
mény első tíz, hitre buzdító, parainetikus bizonyítását Parisot elkülöníti a kö-
vetkező 12-től, melyek – jobbára judaisztikai vitairatok lévén – az Ótestamen-
tum és az Újtestamentum közötti folytonosságról, Jézus messiási szerepéről, 
a próféciák beteljesüléséről stb. szóló, a Perzsa Birodalomban élő nagyszámú 
zsidósággal polemizáló, apologetikus iratok. A szüzességet a házassággal szem-
ben előnyben részesítő 18. bizonyítás ‒ és tegyük hozzá: az egész 6. bizonyítás 
‒ morálja felidézi a szír Júdás Tamás-acta hasonló állásfoglalását (lásd annak 
8. actumát).33 Parisot ezután felhívja a figyelmet Gennadius és Antonelli té-
vedéseire, majd ’Aphrahaṭ 5. bizonyításának etióp (gecez) fordítását ismerteti 
François Thureaut-Dangin (1872–1944) asszíriológus segítségével; végül szer-
zőnket dogmatikai oldalról bemutatva hívja fel a figyelmet a költői ihletű 23. 
bizonyítás jelentőségére, melyben ’Aphrahaṭ egyetlen, teremtetlen Istent vall 
meg, aki „önmaga valósága / lényege” (’ityo’ dnapšeh), de ugyanakkor három 
személy (23. bizonyítás, 52. és 58–63. fejezetek).34

Ezután még éppen a századforduló előtt jelent meg az ír lelkipásztor, szíro-
lógus John Gwynn (1827–1917) tollából a Select Demonstrations of Aphrahat, 
The Christian Literature Company, New York – London, 1898, 345–412).35 
A szűk tízezer hasábos kötet azonban csak szép, irodalmi angol fordításokat (az 
1., 5–6., 8., 10., 17. és 21–22. homíliákról) közöl mindennemű kommentár 
nélkül.

A 20. századdal a szír egyház- és teológiatörténet elmélyültebb kutatásának 
korszaka kezdődik egyrészt a Patrologia Syriaca (1904–1926) és a Patrologia 
Orientalis (1904–)36 további köteteinek megjelenése, másrészt olyan nagy ka-

33	 Albertus Frederik Johannes Klijn (ed.): The Acts of Thomas. Introduction, Text and 
Commentary. 2nd revised edition, Brill, Leiden – Boston, 2003; magyar fordítása: Góg 
Géza – Dörömbözi János (szerk.): Az ​apostolok csodálatos cselekedetei, Telosz, Budapest, 
1996, 129–197. (ford. Adamik Tamás et alii.)

34	 A 60. fejezet tömör, lényegre törő hitvallása szerint balḥud hode’ yidacn, dḥad hu ’Aloho’ 
uḥad Mšiḥeh waḥdo’ Ruḥo’ waḥdo’ haymonuto’ waḥdo’ macmudito’ – „csak annyit tudunk, 
hogy egyetlen Isten van és egyetlen Felkentje és egyetlen Szellem és egyetlen hit és egyetlen 
bemerítkezés”. Jean Parisot (ed.): Patrologia Syriaca I/2, Firmin-Didot et Socii, Paris, 
1894–1907, col. 124. A korai szír teológia általában előnyben részesíti a gyakorlati teológiát 
a rendszeres teológiával szemben.

35	 A Select Library of Nicene and post-Nicene Fathers of the Christian Church, Second series, 
vol. XIII: Gregory the Great – Ephraim Syrus – Aphrahat. Translated into English with 
prolegomena and explanatory notes, Christian Literature Association – James Parker, New 
York, NY ‒ London, 1898.

36	 [online] https://www.patristique.org/Patrologia-orientalis.html [2024. 11. 28.]

https://www.patristique.org/Patrologia-orientalis.html


– 97 –

’Aphrahaṭ, a Perzsa Bölcs a monasztikus mozgalom kezdeteiről

liberű szírológusok fellépése révén, amilyenek a már idézett Anton Baumstark 
(1872–1948, a megkerülhetetlen Geschichte der Syrischen Literatur szerzője [A. 
Marcus und E. Webers Verlag, Bonn, 1922]); a szíriai születésű, később Man-
chesterben és Birminghamben működő maronita, Alphonse Mingana (1878–
1937, a Sources Syriaques [Harrassowitz, Leipzig, 1907–1908] és különösen 
a hétkötetes, alapvető szír forráskiadás, a Woodbrooke Studies kiadója); az észt 
lutheránus lelkipásztor, szírológus, Arthur Vööbus (1909–1988, az átfogó His-
tory of Asceticism in the Syrian Orient szerzője [Secrétariat du CSCO, Louvain, 
1958–1960]) és mások. Ezek a tudósok, a modern szírológia alapító atyái még 
közvetlenül a kéziratokból dolgoztak, amelyeket eredetiben tanulmányoztak 
(és vásároltak meg) Európa és a Közel-Kelet kézirattáraiban és kolostoraiban – 
pusztán kéziratmentő munkásságuk is óriási jelentőségű.

Szintén a 20. században kezdődik az indiai szír egyház modern ’Aphrahaṭ-
recepciója – Kuriakose Valavanolickal Aphrahaṭ-fordítása egyben az első teljes 
angol fordítás is (Aphrahat: Demonstrations 1–2., Kerala, Kottayam, 2005). 
Ekkor jelent meg továbbá Aphrahaṭ teljes francia fordítása (Marie-Joseph 
Pierre: Aphraate le Sage Persan: Les Exposés I–II = SC 349 és 359; Éditions 
du Cerf, Paris, 1988–1989); illetve teljes német fordítása is (Peter Bruns: 
Aphrahat: Unterweisungen I–II., Herder, Freiburg, 1991–1992). Legújabban a 
század végén Sebastian Brock, a nemzetközi szírológia mai doyenje járult hozzá 
az ’Aphrahaṭ iránti érdeklődés fenntartásához The Syriac Fathers on Prayer and 
the Spiritual Life c. kötetével (Cistercian Publications, Kalamazoo, MI, 1987).

A magyar ’Aphrahaṭ-recepció a 21. században kapott lendületet Baán 
Izsák OSB,37 Bugár M. István38 és Kövér András39 munkái révén. Mint e gon-
dos, tudós magyar fordításokból is kiderül, ’Aphrahaṭ bizonyításait olvasva 
bepillantást nyerünk a korai keleti kereszténység gondolkodásába és életvite-
lébe egy olyan egyházi tanítómester által, aki a korabeli szír hagyománnyal 
– Efrémmel és a Fokozatok könyvével összhangban – mindenekelőtt a szív tisz-

37	 Baán Izsák OSB (bev., ford., jegyz.): Aphrahat: „8. demonstráció: A holtak feltámadásáról”, 
Katekhón 4/3 (2007) 331–349.

38	 Bugár M. István (bev., ford., jegyz.): Aphrahat: „Előadás az imádságról”, Pannonhalmi 
Szemle 11/4 (2003) 43–55 (a 4. demonstráció fordítása); valamint Aphrahat: „Tanítás a 
szeretetről” (Demonstratio 2), in uő: Szabadság, szeretet, személy. Az ókeresztény teológia 
antropológiai vetülete, Kairosz, Budapest, 2013, 274–283.

39	 Kövér András (bev., ford., jegyz.): Aphrahat: 12. demonstráció a peszahról, Vallástudo
mányi Szemle 5/1 (2009) 103–141; Kövér András (bev., ford., jegyz.): Aphrahat: 18. 
demonstráció a zsidókkal szemben, amely a szüzességről és a szentségről szól, Katekhón 2 
(2005/3) 367–391.



– 98 –

Vassányi Miklós

taságát, dakyuto’ dlebo’ tekintette keresztény vallásnak. A fenti recepciótörténeti 
vázlatból kiderülhet, hogy a korai modern és a kortárs Európa hogyan próbálta 
és próbálja meg megismerni és visszanyerni ezt a közvetlenül az evangéliumból 
inspirálódó ókeresztény lelkületet.

Függelék  
’AphrahaṬ: 6. bizonyítás: A szövetség fiairól40

<4.> Ezért, fivéreim, ha egy férfi a szövetség fia [bar qyomo’]41 vagy szent életű 
[qadišo’],42 aki szereti a monasztikus életet [iḥidoyuto’], és azt kívánja, hogy egy 
nő, a szövetség leánya [bart qyomo’], aki olyan, mint ő maga, vele lakjék, akkor 

40	 Jean Parisot (ed.): Patrologia Syriaca 1, „Demonstratio sexta: De monachis” (Taḥwito 
dabnay qyomo’), i. m., coll. 260–261 és 272.

41	 Mor Polycarpus Augin Aydin ‒ részben George Nedungatt tanulmánya alapján (The 
Covenanters of the Early Syriac-Speaking Church, Orientalia Christiana Periodica 39 
[1973] 191–215 és 419–444) ‒ azt írja, hogy a „szövetség fiai,” bnay qyomo’ jelentése „‘sons/
members of the covenant.’ Also, in the Peshitta Old Testament, qyomo’ renders the Hebrew 
word berith, ‘covenant.’ And this may seem to be the most likely sense in the phrase bnay 
qyomo’. The ‘covenant’ in question is probably best understood as an ascetic vow made by 
either btule’, ‘both male and female virgins,’ or by qadiše’ (‘holy ones’), the married couples 
who have renounced sexual intercourse, probably at the time of their baptism which would 
have normally been at adulthood.” (The Syriac Order of Monastic Profession and the Order 
of Baptism, Gorgias Press, Piscataway, NJ, 2017, 32–33). Aleksander Golitzin fejtegetése 
Sidney H. Griffith tanulmánya alapján (The Monks of Palestine and the Growth of 
Christian Literature in Arabic, The Muslim World 78 [January 1988], № 1, 1–28) ‒ más 
jelentéseket is lehetségesnek lát: „The key term is […] the Syriac root qwm, meaning ‘to 
rise’ or ‘stand’,” amely kifejezheti „the idea of resurrection (thus ‘Sons of the Resurrection’); 
of community with the ‘standing ones’ or ‘watchers’ (the angels); or simply of a ‘station’ 
or ‘status’ beyond the normal requirements of the community of believers.” (Et introibo ad 
altare Dei. The Mystagogy of Dionysius Areopagita, with Special Reference to its Predecessors in 
the Eastern Christian Tradition, Patriarkhikon Hidryma Paterikōn Meletōn, Thessalonikē, 
1994 [Analecta Vlatadon № 59], Chapter 9, D1: „‘Singles’ and ‘Sons of the Covenant’,” 
354–359, ezen belül 356).

42	 qadišo’ fem. qadišto’ („szent”) a szír aszkétikus szövegek összefüggésében az, aki szentségi 
házasságban él. Főnévi megfelelőjével, a qadišuto’ (ἁγιωσύνη, sanctitas) erényével kapcso
latban Albertus Frederik Johannes Klijn így fogalmaz: „the word qadišuto’ has to be 
taken in the sence of sexual abstinence of those married and the word virginity, btuluto’ in 
the sence of sexual abstinence of the unmarried ones” (The Acts of Thomas. Introduction, 
Text and Commentary. 2nd revised edition, Brill, Leiden – Boston, 2003, 165, bőséges 
szakirodalommal [Supplements to Novum Testamentum, vol. 108]).



– 99 –

’Aphrahaṭ, a Perzsa Bölcs a monasztikus mozgalom kezdeteiről

helyes, ha nyíltan megházasodik, és nem tobzódik a vágyban. S viszont egy 
nő is: úgy helyes, hogy ha egy férfiremetétől nem különül el, <akkor> nyíltan 
menjen férjhez. Asszonynak asszonnyal illik laknia; és férfinek férfivel helyes 
laknia. És azzal a férjjel, aki szentségben [qadišuto’] kíván élni, ne lakjék a felesé-
ge, nehogy visszatérjen a korábbi természetére, és házasságtörőnek számíttassék. 
Ennélfogva erényes és helyes és igaz fogadalom, amit tanácsolok magamnak 
és nektek is, kedvesem, remetéknek [iḥidoye’],43 akik asszonyt nem vesztek, és 
<nektek is,> szüzek [btūloto’], akik nem vagytok férfiakkal, s azok<nak is>, akik 
szeretik a szüzességet [qadišuto’]: Helyes és jó s erényes, hogy ‒ még ha szenved 
is az ember ‒ egyedül legyen, és így jó neki laknia, amint meg van írva Jeremiás 
prófétában, hogy „Jó dolog a férfinek, ha felveszi igádat fiatalságában, s egyedül 
lakik, és békében van, mert felvette magára igádat.”44 Ezért hát illik, kedvesem, 
ahhoz, aki hordozza a Felkent [Mšiḥo’] igáját, hogy megőrizze az igáját tisztaság-
ban [dakyuto’].

<7.> Ó szüzek, akik eljegyeztétek magukat a Felkentnek: Amikor egy a szövetség 
fiai közül azt mondja egynek közületek: „Lakj velem, és szolgálj engem!” ‒ így 
fogtok szólni hozzá: hogy „Király-férjnek vagyok eljegyezve én, és neki szolgálok! 
S ha elhagyom az ő szolgálatát [tešmešteh], s neked szolgálok, megharagszik reám a 
Jegyesem, és válólevelet ír nekem, s elbocsát engem a házából. S ha azt szeretnéd, 
hogy megtisztelve légy általam, és én megtisztelve legyek általad, nehogy kár 
származzék rám és rád, <akkor> ne rakj tüzet az öledben, hogy meg ne égesd a 
ruhádat, hanem légy egyedül tisztességben [’iqoro’], s én is egyedül tisztességben. 
S ami azokat a dolgokat illeti, melyeket a Vőlegény [Ḥatno’] készített a lakodal-
mának idői számára: Készíts magadnak hozományt, s készítsd fel magadat a vele 
való találkozásra; én pedig készítek magamnak olajat, hogy bemenjek a bölcs 
szüzekkel együtt, s ne legyek elutasítva a kaputól az ostoba szüzekkel együtt.”45

<8.> Hallgasd meg hát, kedvesem, azt, amit írok neked ‒ olyan dolgok ezek, 
amik illenek a remetékhez, a szövetség fiaihoz, szüzekhez és szentekhez. Min-

43	 Az iḥidoye’-ról lásd Sidney Harrison Griffith: Singles in God’s service. Thoughts on the 
Ihidaye from the Works of Aphrahat and Ephraem the Syrian, The Harp 4 (1991) 145–159; 
valamint uő: Monks, ‘Singles,’ and the ‘Sons of the Covenant.’ Reflections on Syriac Ascetic 
Terminology, Ephrem Carr et alii (eds.): Eulogema. Studies in Honor of Robert Taft, SJ., 
Pontificia Ateneo S. Anselmo, Roma, 1993, 141–160 (Studia Anselmiana 110). Nagyon 
hasznos összefoglalás továbbá a nagy amerikai szírológus, Robert A. Kitchen tollából az 
iḥidāyā szócikk a Gorgias online enciklopédiában: https://gedsh.bethmardutho.org/entry/
Ihidaya [2024. 11. 28.]

44	 JSir 3,27–28.
45	 Mt 25,1–13.

https://gedsh.bethmardutho.org/entry/Ihidaya
https://gedsh.bethmardutho.org/entry/Ihidaya


– 100 –

Vassányi Miklós

denekelőtt illik ahhoz a férfihoz, akire iga tétetett, hogy a hite legyen szilárd, 
ahogyan írtam neked az első levelemben; hogy legyen szorgalmas a böjtben és 
az imában; s legyen buzgó a Felkent iránti szeretetében; s legyen alázatos és 
mérsékelt s okos; és a beszéde legyen kedves és barátságos; s legyen egyenes a 
gondolkodása mindenki iránt, s úgy beszéljen, hogy mérlegel, s tegyen akadályt 
a szájára a sértő szavak elé, s távol legyen tőle a gáttalan nevetés, és ne szeresse 
a díszes ruhákat. Ezenkívül nem illendő megnövesztenie és díszítenie a haját, s 
nem helyes illatos kenőcsöket rádörzsölnie. S lakomákon ne dőljön le, s díszes 
ruhákat nem illik felöltenie, és ne kezdjen bor fölött civódni. S távol legyen 
tőle a gőgös gondolkodás. És nem illik díszítő ruhákra tekintenie, s fátylakat 
se öltsön. S különítse el magától a csalás nyelvezetét, és távolítsa el magától az 
irigységet s vitatkozást, és vesse el magától a bűn ajkait. S azokat a szavakat, me-
lyeket akkor mondanak valakiről, amikor amaz nincs jelen, ne hallja meg és ne 
fogadja el, mielőtt megvizsgálná, nehogy vétkezzen. A gúny gyűlöletes bűn, és 
nem helyes felvinni a szívbe! És ne adjon kölcsön uzsorakamatra, és ne szeresse 
a kapzsiságot. Szenvedje el a rosszat, de ne okozzon rosszat. S távol legyen tőle 
az idegeskedés, és trágár szavakat ne mondjon. S ne gúnyolja azt, aki elfordult 
a bűneitől, s ne nevesse ki fivérét, aki böjtöl; és azt, aki nem képes böjtölni, ne 
szégyenítse meg. Ahol befogadják, <ott> feddjen, s ahol nem fogadják be őt, 
ott tudja a saját értékét. Amikor elfogadják szavát, beszéljen, s ha nem, legyen 
csendben; s a hasa miatt ne vesse meg önmagát annak követelőzéseikor; s aki féli 
Istent, annak fedje fel az ő titkait; s a rossztól óvja magát. Gonosz ember után 
ne szólaljon meg, s az ellensége után szintén nem. S így küzd, hogy egyáltalán 
ne legyen ellensége. Amikor abban, ami helyes, méltatlankodnak vele szemben, 
még növelje a helyességét, s a méltatlankodás miatt ne sértődjön meg. S amikor 
van neki, és ad a szegényeknek, akkor örül; de amikor nincs neki, nem szomorú. 
S gonosz emberrel ne legyen kapcsolata, és gyalázkodó emberrel ne beszéljen, 
nehogy gyalázatra adja magát; s istenkáromló emberrel ne vitatkozzék, nehogy 
lealacsonyíttassék Ura amaz miatt; és a rágalmazótól távol legyen; és hízelgő 
szavakkal ne akarjon tetszeni senkinek sem. – Ezek illenek a monachosokhoz, 
akik elfogadják a mennyei igát, és a Felkent tanítványai. Mert így illik nekik – a 
Felkent, a Mesterük tanítványainak – a Felkentet utánozni [netrmun].


